PHILOSOPHIE

CHAPITRE 13

/ LE DEVOIR



COURS

Question1 @'oﬂ viennent nos devoirs ?

Perspective
> L'existence
humaine

et la culture

Le devoir et
I’existence humaine :
Pexistence est marquée
par la conscience
morale et le sens

du devoir : les individus
ne sautorisent pas
tout, ils respectent

des limites.

La culture, ensemble
des institutions
humaines, impose

de nombreux devoirs :
politesse, moralité,
travail, etc.

Citation sur

Laplupartde nos devoirs sont enracinés ennous depuis l'enfance.Mais si, dans le feu de laction,
un devoir s'impose spontanément a nous, nous ne savons pas toujours dol il vient.

Ex. Siune personne Ggée me demande de porter son sac de courses, je sens que je dois le
faire. Est-ce inscrit dans ma nature humaine ou cela me vient-il de la société et de la culture ?

e Le sens moral prend sa source dans la nature humaine

Imaginer 'lhomme a 'état de nature, comme le fait Rousseau, permet de le concevoir tel qu'il
serait indépendamment des apprentissages de la civilisation: il serait doué de sentiments
bienveillants envers soi ('amour de soi) cuautrui (la pitié) qui constitueraient un premier contenu
de conscience morale (Rousseau, texte 1, p. 88) Ex. Ce serait par conscience de lo fragilité
de la personne Ggée que je l'aide. Mais cette conscience serait instinctive, non réfléchie, et ne
correspondrait pas encore a la notion de devoir.

a C’est plutot la culture qui définit le devoir

Selon Rousseau, la notion de devoir dépend d'une idée de la justice qui ne peut se développer
qu'en société, par jugement et comparaison. Le sens du devoir est donc lié & la définition de
ce qui est juste moralement et socialement (Rousseau, texte 2, p. 88). Ex. La comparaison
m'invite & constater que le plus fort doit aider le plus faible. La culture nous apprend a obéir

Pautonomie morale aux devoirs communs et nous pousse méme a définir nos propres devoirs (autonomie morale).

« Le devoir consiste
a aimer ce que

I'on se commande

a soi-méme »
(Goethe, Maximes
et Réflexions, 1833).

e Obéir au devoir, une habitude culturelle qui n’exclut pas la liberté

La culture nous faconne en nous faisant intégrer le sens du devoir, au point que nous interiori-
sons laregle ety obéissons spontanément. On pourrait penser qu'il s'agit d'une pression sociale
irrépressible, dun déterminisme qui menace notre liberté. Mais 'habitude d'obéir n'exclut pas la
liberté: quandjhésite aobéir a un devoir,je comprends que je suis libre. (BErGsoN, texte 3, p. 89).

Question 2 u\ quoi reconnait-on la valeur morale d’'un devoir ?

Perspective

> La connaissance

Le devoir et

la connaissance :
Les hommes, étres
de raison faits pour
connaitre cherchent
constamment a
comprendre quels
sont leurs devoirs
et a les évaluer,

Perspective
> La morale

La morale propose
des devoirs a suivre
de facon plus ou
moins stricte.

Nous pouvons nous demander sila valeur de nos devoirs est simplement sociale ou bien morale.
Ex. Le devoir de dire la vérité peut avoir une valeur morale (ne pas tromper autrui) tout autant
que sociale (rendre possible la vie en saciéteé).

q Un devoir est moral quand il est accompli par respect pour la loi morale

Sij'obéis en conscience au devoir, je peux le faire pour moi-mé&me aussi bien que pour autrui,
parce que je sens que celava dans le sens de mon désir ou bien contre moninclination premiére.
Ex. Onpeutdire la vérité & lupolice pour soulagersa conscience ou pour protéger un innocent
accusé a tort. On peut le faire avec soulagement ou avec un réel déplaisir.

Le critére du devoir accompli de facon morale est l'intention d'obéir au devoir par respect de
la loi (KaNT, texte 2, p. 94). Or une telle intention n'a de sens que si le devair vaut comme loi
universelle. Ex. Mentir ne peut pas étre une régle pour tous, le devoir universel est donc de
dire la vérite.

a Le devoir véritablement moral n’exclut pas I'utilité

Mais un devoir quiserait accomplide facon intéressée et qui serait utile, a soi comme aautrui,
peut également avoir unevaleur morale. Ex. Quelquun qui sauve une vie peut le faire pour une



récompense, cela n'éterien d la valeur de sonacte. La théorie utilitariste (MiLL, texte 3, p. 95)
défendl'idée selon laquelle la valeur morale de nos actions est déterminée par son utilité géné-
rale, le fait qu'elle soit profitable au bien-&tre du plus grand nombre. Dans Antiquité, Cicéron
defendait déja l'idée que l'utilite devait nécessairement s'accorder, et que tous deux etaient
les indices de la moralité du devair (Cicéron, p. 90).

e L'utilité n’est pas une valeur morale évidente

Le critére de ['utilité prend une dimension sociale et politique importante dans |a théorie utili-
tariste. Or, cela semble &tre au détriment des individus. Ceux-ci peuvent se sacrifier pour une
société qui, précisément, les utilise. Ex. Unsoldat voit peser sur lui un devoir patriotique : on peut
luidemander de risquer sa vie. Un tel critére de la moralité du devoir reste alors & questionner.

Question 3 kDoit-on nécessairement obéir a 'Etat ? | Passerelle » L’Etat

Perspective
> La morale
et la politique

Le devoir, |a morale
et la politique : "Ftat
soumet Pindividu a
des lois, et lui impose
des devoirs, mais en
conscience, ce dernier
peut moralement s'y
opposer.

L'Etat peut nous soumnettre par le devoir, il est chargé de l'autorité juridique et d'un grand pouvoir
de contrainte. Puisqu'il est la source du droit, il entend le faire respecter; il crée des libertés
a l'intérieur dun cadre défini par les lois, et des obligations a ne pas sortir du cadre. Mais ce
cadre légal est-il légitime, impossible a contester ?

e Il faut respecter ses devoirs envers I'Etat dont |'intention législatrice est

positive

Sion admet que les lois sont bonnes, lorsquelles veillent au bien commun, alors desobéir aux
lois de I'Etat n'a pas de sens. C'est dommageable  la société mais aussi & celui qui enfreint le
pacte social. Ex. Si quelqu'un réclome de [Etat la protection de la propriété privée, puis vole
son voisin, il semble en contradiction avec les lois sous lesquelles il veut vivre. Selon Rousseau
(texte 1, p. 88), un individu peut désobéir & la loi de |'Etat en faisant passer son intérét avant
son devoir de citoyen. C'est le role de ['Etat de le ramener au respect de la loi. Encore faut-il
que le citoyen fasse l'effort de bien interpréter le sens de la loi: ainsi, l'obéissance au devoir
légal peut &tre adaptée aux circonstances (Thomas pAquin, texte 2, p. 97).

e Mais il est possible de résister au devoir injuste imposé par une

autorité contestable

Les régimes politiques ou les gouvernants ne visent pas nécessairement le bien de tous. Les
décisions les plus arbitraires (Ex. Lettre de cachet utilisée par les monarques absolus), les
ordres les plus contestables d'un leader politique sont parfois appliqués avec une violence
qui transforme l'obligation du devoir en contrainte (Ex. On peut étre menacé pour ne pas avoir
obéi au chef). Or onn'est pas tenu d'obéir a des ordres injustes.

Lordre du chef n'est pas une obligation ; ce dernier a méme le devoir de désobéir, y compris
dans un Etat de type démocratique lorsque la loi n'est pas juste (THOREAU, texte 4, p. 99).

a Le devoir de désobéir est méme légitime

Face & un Etat arbitraire, face & des lois iniques, le citoyen peut découvrir un nouveau devoir,
celui derésister (Locke, texte 3, p. 98). Dans ce cas, on doit désobéir en faveur de la justice
elle-méme ; c'est ce que préconise Thoreau eninventant lanotion de désobéissance civile pour
sopposer a I'Etat américain (THOREAU, texte 4, p- 99). Cette notion de désobéissance civile
est souvent revendiquee de nos jours. Ex. Certaines actions ecologistes militantes comme
l'arrachage de plants d'OGM.



