
PHILOSOPHIE

CHAPITRE 10



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 10 : La nature 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
17 

distinguable de celle de variété, l’individu peut ainsi par « variativité » dépasser le cadre étroit de 
l’espèce. Ainsi, à la taxinomie figée de Cuvier succède le modèle adaptatif de Darwin. 

Corrigé de la question sur le texte 

Comment l’homme élabore-t-il sa connaissance de la nature ? D’après Foucault, certaines opérations 
et certains choix épistémiques ont permis, historiquement, d’appréhender ce que nous considérons, 
depuis, être la nature : il s’agit à la fois de l’exclusion de l’autorité des Anciens (par exemple le rôle de 
la biologie aristotélicienne au Moyen-Âge) et de l’ouï-dire, de la primauté donnée au sens de la vue et, 
en partie, du toucher au détriment du goût ou de l’odorat, etc. On peut ainsi deviner, avec l’analyse de 
Foucault, la possibilité d’une toute autre ontologie de la nature, au sein d’un système épistémologique 
tout à fait différent du nôtre – lequel est, on s’en aperçoit, parfaitement contingent. C’est ce que montre, 
par exemple, Philippe Descola (LLS.fr/PHTAntho10). 

 

Corrigé de l’activité (p. 245) 

 

1- La théorie de l’évolution est une théorie scientifique, elle met donc en crise un paradigme ancien, 
comme le font toutes les approches nouvelles. Elle contient donc un désaveu d’un savoir constitué, et 
de ce fait, elle peut représenter une blessure narcissique, c’est-à-dire qu’elle peut choquer l'orgueil de 
l’homme qui peut penser à tort élaborer des savoirs définitifs. L’enjeu du passage d’une théorie à une 
autre n’est donc jamais strictement scientifique dans la mesure où ce passage influence la culture et 
interagit avec la psychologie des chercheurs. Cependant, dans le cas du darwinisme la blessure est 
plus profonde, car dans sa théorie l’homme est à la fois celui qui mène l’enquête et celui qui se retrouve 
décentré par ses résultats. Dans une conception fixiste d’abord, chrétienne ensuite, l’homme a été 
défini par une appartenance à une espèce fabriquée séparément et à l’image de Dieu. Plus 
généralement c’est la thèse de la « création séparée » qui a la faveur des hommes pieux, Dieu aurait 
donc créé toutes les espèces séparément. Le darwinisme vient contredire le fixisme et expose par 
l’arbre de l’évolution la parenté entre les espèces, y compris l’espèce humaine. Les groupes sociaux 
attachés à la lecture littérale des textes religieux se sont donc opposés au Darwinisme, mais cette 
attitude n’est pas très nouvelle. La polémique entre la science et la lecture des écritures avait déjà eu 
lieu, par exemple à propos des découvertes de Galilée.  
2- Si la connaissance de la nature n’est pas neutre et désintéressée pour l’homme, c’est qu’il est juge 
et partie dans le débat. Freud disait à ce propos que trois grandes blessures narcissiques avaient été 
infligées par la science à l’humanité. Darwin représente la seconde étape : « Le second démenti fut 
infligé à l’humanité par la recherche biologique, lorsqu’elle a réduit à rien les prétentions de l’homme à 
une place privilégiée dans l’ordre de la création, en établissant sa descendance du règne animal et en 
montrant l’indestructibilité de sa nature animale. Cette dernière révolution s’est accomplie de nos jours, 
à la suite des travaux de Charles Darwin, de Wallace et de leurs prédécesseurs, travaux qui ont 
provoqué la résistance la plus acharnée des contemporains. » (Sigmund Freud, dans Introduction à la 
psychanalyse) 

 

Corrigé des exercices (p. 246-247) 

 

Méthode : analyser un sujet de dissertation 

L’analyse préparatoire, au brouillon, du sujet de dissertation est une étape indispensable pour réussir 
l’épreuve : c’est à partir d’elle que va pouvoir, d’une part, être saisis le sens et l’enjeu de la question et, 
d’autre part, être déterminée la problématique de la copie. 

 

Corrigé de l'exercice 1 

 
Corrigé du a)  
La nature peut renvoyer à la fois à l’ensemble des êtres et des phénomènes matériels et à tout ce qui 

http://lls.fr/PHTAntho10


 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 10 : La nature 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
18 

existe indépendamment de l’activité humaine. 
 
Corrigé du b)  
La loi peut renvoyer soit à une obligation générale impérative (comme le suggère l’expression : « violer 
la loi »), soit à une régularité générale constatable (comme le suggère l’expression : « les lois 
astronomiques »). 
 
Corrigé du c)  
Le génitif « de » peut signifier soit « concernant », soit « à partir de ». La question est donc ambiguë 
puisqu’elle peut signifier soit « Y a-t-il des lois concernant la nature ? » ou « La nature peut-elle être 
réduite à des lois ? » ; soit « Y a-t-il des lois à partir de la nature ? » ou « La nature prescrit-elle des 
lois ? ». 
 
Corrigé du d) 
D’un côté, si l’on entend par « loi » une régularité générale constatable, alors il semble que l’observation 
de la nature, qui nous permet d’y remarquer des régularités dans l’ordre et la succession des 
phénomènes, nous conduit à penser qu’il existe des lois qui gouvernent la nature. C’est par exemple 
le cas des lois physiques : la chute des corps s’effectue toujours selon une trajectoire et une vitesse 
précises (un mouvement rectiligne uniformément accéléré, correspondant, en référentiel terrestre, à 
9,81 m.s-2). Toutefois, ne peut-on pas aussi considérer que la nature est à l’origine de lois ? En effet, 
l’observation de la nature peut aussi nous servir de modèle de comportement et d’action, et en ce sens 
nous prescrire elle-même des lois au sens d'obligations générales impératives. 
 
Corrigé du e) 
Doit-on donc plutôt penser que la nature est soumise à des lois ou bien qu’elle est prescriptrice de lois ? 
 

Corrigé de l'exercice 2 

 
Corrigé du a) 
L’expression « chassez le naturel, il revient au galop » signifie que l’on a toujours tendance à revenir 
aux tendances de notre « nature » profonde et de notre caractère, quoiqu’on cherche à le changer 
artificiellement. 
 
Corrigé du b) 
Le terme « naturel » peut renvoyer soit à ce qui n’est pas le produit de l’activité humaine, soit à ce qui 
est propre à un individu, ce qui découle des qualités spécifiques d’un être. 
 
Corrigé du c) 
Chasser peut renvoyer soit à l’idée d’une poursuite délibérée (comme dans l’expression « chasser une 
proie »), soit à l’idée, contraire, d’une expulsion, de rejet (comme dans l’expression « chasser un 
intru »). 
 
Corrigé du d) 
La formulation en « peut-on » renvoie à une interrogation sur les conditions de possibilité d’un acte, 
que ces conditions soient d’ordre logiques, matérielles, morales ou juridiques. Ici, on pourrait par 
exemple s’intéresser à la question de la possibilité logique et psychologique d’une attitude consistant à 
rejeter nos tendances et conduites naturelles. La formulation en « doit-on » est quant à elle une 
interrogation sur la légitimité voire la normativité (morale, juridique) d’un acte. Ici, on pourrait par 
exemple s'intéresser à la question de savoir s’il est moralement exigé de nous que nous renoncions à 
nos tendances et conduites naturelles. 
 
Corrigé du e) 
« Peut-on », en anglais, peut se traduire aussi bien par « can we » (qui a le sens d’avoir la possibilité 
logique de), « are we able to » (qui a le sens d’avoir la capacité à) ou encore « may we » (qui a le sens 
d’avoir l’autorisation de). 
 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 10 : La nature 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
19 

Corrigé du f) 
« Doit-on chasser le naturel ? » soulève le problème suivant : d’un côté, il semble que la vie sociale 
exige de chasser le naturel au sens où il faut, pour assurer une certaine forme de coexistence pacifique, 
rejeter un certain nombre de nos tendances spontanées et irréfléchies, par exemple nos pulsions. 
Toutefois, bien qu’il semble y avoir une exigence morale et politique à « chasser le naturel », on peut 
remarquer d’autre part que le fait d’adopter une conduite entièrement artificielle et fausse, en ce qu’elle 
ne correspondrait pas à notre individualité et notre « nature » profonde, apparaît aussi comme une 
attitude dont on ne semble pouvoir faire une prescription morale : cela reviendrait, en un sens, à 
recommander l’adoption d’une conduite hypocrite, inauthentique et insincère. On peut donc se 
demander s’il vaut mieux chasser le naturel, au sens où il serait moralement exigible de l’exclure, ou 
bien s’il ne vaudrait pas mieux le chasser au sens, cette fois, où il faudrait rechercher et « capturer » le 
naturel, afin de vivre une existence authentiquement morale. 
 

Corrigé de l'exercice 3 

 
Corrigé du a)  
Altérer est un verbe qui signifie soit modifier, soit abîmer. 
 
Corrigé du b) 
La culture peut être définie comme ce qui s’oppose à la nature, comme ce qui regroupe tout ce qui est 
artificiel et donc non fondamental, et comme ce qui définit notre humanité puisqu’elle une création 
humaine. 
 
Corrigé du c) 
La nature humaine peut être définie comme ce qui est commun en chacun de nous, un dénominateur 
commun de tous les comportements observables. Ce peut-être aussi l’intégralité de nos capacités et 
états psychiques innés. Enfin, elle peut désigner un trait caractéristique que la culture ne peut modifier, 
un déterminisme. 
 
Corrigé du d) 
Le verbe « altérer » sous-entend un rapport conflictuel entre deux notions bien distinctes : nature et 
culture. L’idée sous-jacente est précisément qu’il existe une dichotomie entre nature et culture en 
l’homme. Mais cette dichotomie (séparation stricte) ne signifie pas qu’il y a forcément conflit (l’altération 
reste donc à penser). 
 
Corrigé du e) 
On peut envisager que la culture soit l’expression de la nature humaine. Ainsi Aristote considère la cité 
(l’État) comme la conséquence de la sociabilité naturelle de l’homme. 
 
Corrigé du f) 
Nous avons à première vue de bonnes raisons de penser que la nature humaine est altérée par la 
culture car on définit généralement la culture comme ce qui s’oppose à la nature ; toutefois, il semble 
que nous ayons également de bonnes raisons de penser que cette altération est relative car notre 
culture peut être comprise comme étant l’expression particulière de notre nature. 
 
Corrigé du g) 
Doit-on plutôt penser que nature et culture s’opposent ou bien qu’elles se complètent ? 
  
Corrigé du h) 
Opposer ou relier nature et culture est possible s’il s’agit de deux notions bien distinctes. Mais s’il s’agit 
de notions enchevêtrées comme le dit Merleau-Ponty, la question de leur rapport ne se pose plus. 
 

Corrigé de l'exercice 4 

 
Corrigé du a) 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 10 : La nature 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
20 

Connaître suppose de pouvoir rendre compte de l’intelligibilité globale d’un domaine. Expliquer c’est 
rendre raison d’un fait en déployant ses causes, donc expliquer c’est déplier. Ainsi, je connais les 
mathématiques, mais j’explique comment faire une multiplication.  
 
Corrigé du b) 
Un phénomène est « ce qui apparaît », c’est donc la partie sensible et perceptible du réel (du grec 
phainomenon). La nature désigne toute la réalité créée en dehors de l’activité humaine. Les 
phénomènes ne sont donc que ce qui apparaît de la nature.  
 
Corrigé du c) 
« Suffit-il » introduit l’idée d’une restriction légitime. On peut donc se servir de la distinction entre en fait 
et en droit ou de la distinction conceptuelle entre suffisance opératoire et suffisance rationnelle. C’est-
à-dire que cela peut suffire pour mener des actions (suffisance opératoire) sans être légitime du point 
de vue de la logique (suffisance rationnelle). 
 
Corrigé du d) 
On peut le penser car la nature n’est pas intégralement perceptible. Les phénomènes ne sont que des 
apparences, on peut donc rater l’essentiel en se concentrant sur les phénomènes. Ainsi, en observant 
le phénomène des marées, nous sommes encore très loin de comprendre l’importance de la lune dans 
ce processus, puisqu’elle n’apparaît pas reliée aux mouvements de l’eau. 
 
Corrigé du e) 
Soit on considère que la nature est entièrement phénoménale alors il suffit, de fait, d’observer tous les 
phénomènes pour la connaître, soit on considère qu’une part nous est inaccessible par la sensibilité et 
alors il est impossible de rendre compte de la rationalité du tout à partir de ce qui n’est qu’un ensemble 
de manifestations apparentes.  
 
Corrigé du f) 
Doit-on plutôt penser qu’il nous faut connaître la nature pour en expliquer les phénomènes ou bien qu’il 
suffit d’en expliquer les phénomènes pour connaître la nature ? 
 

Corrigé de l'exercice 5 

 
Corrigé du a) 
Mauvais peut signifier :  
- ce qui manque de qualité, une mauvaise performance par exemple.  
- ce produit l’inverse du bien moral, une mauvaise action par exemple.  
- ce qui n’est pas agréable, le mauvais goût d’un médicament par exemple.  
 
Corrigé du b) 
Naturel peut signifier : 
- ce qui est spontané, il a agi naturellement, par exemple. 
- ce qui est produit sans modification humaine, un produit naturel, par exemple. 
- ce qui est sans artifice, un comportement naturel, par exemple.  
 
Corrigé du c) 
La possibilité peut désigner la capacité physique, la capacité légale ou la capacité morale. Ici, la 
capacité légale n’a pas beaucoup de sens, on peut difficilement se demander « un phénomène naturel 
est-il légalement mauvais ? ». La capacité morale peut avoir du sens si l’on étend le naturel à la nature 
humaine, on peut se demander : un trait de notre nature peut-il être moralement contraire au bien ? La 
capacité physique fait sens, un poison naturel peut-être dit mauvais. 
 
 
Corrigé du d) 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 10 : La nature 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
21 

La première idée implicite est que le naturel est bon. C’est ce présupposé qui rend possible l’éventualité 
du contraire. C’est évidemment critiquable, la prédation est naturelle, la mort ou des poisons aussi, 
nous n’irions pas jusqu’à dire qu’ils sont bons.  
La deuxième idée implicite est que l’on peut attribuer une valeur (ou la refuser) à ce qui est naturel. Si 
l’on déclare au contraire que la nature n’est pas sujette aux jugements de valeur, ce sujet perd son 
sens et son intérêt. Il n’est pas évident que nos valeurs soient naturelles. Au contraire, on peut prétendre 
à la suite de Nietzsche que nos valeurs sont des inventions culturelles contraires à la nature. Dans ce 
cas, juger de la valeur de la nature revient à produire une faute de raisonnement, puisqu’il s’agit de lui 
appliquer une grille de lecture qui lui est par définition hétérogène.  
 
Corrigé du e) 
Si l’on considère que le naturel est globalement bon, on peut se demander si un trait naturel qui produit 
une déficience morale ou opératoire peut être qualifié moralement et logiquement de mauvais ou s’il 
ne vaut pas mieux disqualifier le jugement de valeur en ce qui concerne la nature. 

 

Corrigé de l'exercice 6 

 
Corrigé du a) 
Une relation d’équivalence : est-ce équivalent de respecter d’une part, de renoncer à transformer 
d’autre part ? 
 
Corrigé du b) 
- Une définition : que veut dire « naturel », est-ce que cela signifie normal ?  
- Une relation d’équivalence : est-ce équivalent de dire naturel et de dire normal ? 
 
Corrigé du c) 
Une relation de dépendance : c’est parce que nous avons des connaissances (condition de 
dépendance, sine qua non) que nous aurions du pouvoir sur la nature.  
 
Corrigé du d) 
Un jugement de valeur : le raisonnable est ce qui est souhaitable moralement, il s’agit donc de définir 
une valeur (légitimité) de notre projet (maîtrise de la nature). 
 
Corrigé du e) 
Une restriction : peut-on réduire la culture à n’être qu’une seconde nature ? 
 
Corrigé du f) 
Une définition : il s’agit de définir l’expression « vivre conformément à la nature ». 
 
Corrigé du g) 
Une exclusion : on demande si un comportement (respecter) suppose d’en exclure un autre (exploiter). 
 

Corrigé de l'exercice 7 

 
Corrigé du a) 
La nature peut désigner : 

- L’ensemble des êtres vivants ou inertes (la nature au sens d’univers) 
- L’ensemble des êtres vivants ou inertes non modifiés par l’homme (la nature opposée à la 

technique) 
- Les traits psychiques et comportements innés d’une espèce (la nature au sens d’instinct) 

 
Les droits peuvent désigner : 

- L’ensemble des règles et lois qui régissent les rapports sociaux (droits civils) 
- L’ensemble des revendications légitimes d’un sujet, soit parce qu’il appartient à l’humanité 

(droits naturels) soit parce qu’il fait partie d’une société (droits civils) 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 10 : La nature 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
22 

 
Corrigé du b) 
Avoir des droits suppose que l’on soit reconnu comme « personne » c’est-à-dire un être libre de se 
décider, revendiquant une dignité, ayant à rendre compte de ses actes. Une personne n’est donc pas 
un objet ou un outil, elle vaut pour elle-même, et non en tant que ressource. Avoir des droits (et des 
devoirs) implique donc la reconnaissance d’une qualité morale, juridique et sociale. 
 
Corrigé du c) 
Ces droits sont habituellement accordés aux humains dans leur ensemble au nom des droits naturels, 
et aux citoyens dans le cadre du pacte civil (droits civils). Ce qui exclut les animaux, les entités 
naturelles végétales, et les écosystèmes qui abritent les vivants (fleuves, montagnes etc.). 
 
Corrigé du d) 
Les droits naturels ne sont attribués par personne, puisqu’ils tirent leur légitimité de la nature de 
l’homme. Cette nature étant sujette à débats philosophiques, il est possible de répondre que c’est la 
philosophie qui réfléchit à ces droits qu’elle n’attribue cependant pas. Les droits civils sont attribués par 
la constitution et le pouvoir législatif. 
 
Corrigé du e) 
Au sens premier elle n’est pas une personne juridique. Précisons qu’une personne juridique n’est pas 
une personne physique, il peut s’agir d’un être abstrait (association, entreprise, etc.). Cependant, même 
dans ce cas, la personne juridique doit être reconnue par une institution (préfecture, registre du 
commerce) et être représentée (président, directeur). 
 
Corrigé du f) 
Personne ne peut la représenter dans son ensemble, puisque personne ne peut se dire son propriétaire 
ou son bienfaiteur au sens de l’intégralité de la nature. Il s’agit plutôt de refonder un contrat naturel 
basé sur une conception générale du respect naturel traduite en une représentation locale concernant 
une part de la nature. Au nom du respect de la nature, telle association va tenter de protéger tel 
écosystème en représentant « ses » intérêts. 
 
Corrigé du g) 
Le problème central est que le droit est toujours adossé à l’humain, soit comme personne physique, 
soit comme personne morale. Or l’homme est essentiellement défini par son appartenance à une 
culture, à l’exception remarquable de la définition des droits naturels. Donc le problème c’est que 
reconnaître des droits à la nature reviendrait à reconnaître les droits naturels de l’homme. Ainsi, on 
peut comprendre que le droit naturel de l’homme à la vie (l’alimentation, par exemple) permette d’établir 
un droit de la nature à produire des ressources vitales. Mais alors ce n’est pas le droit de la nature, 
mais celui de l’homme à vivre durablement dans la nature, qui est établi. 
 
Corrigé du h) 
Un véritable droit de la nature supposerait d’établir une équivalence entre les droits d’un être naturel 
(un fleuve par exemple) et les droits des hommes. Mais, si cela peut paraître séduisant, se pose une 
difficulté de représentation. Par exemple, quand la haute cour de l'Uttarakhand reconnaît au Gange un 
statut juridique complet, donc avec droits et devoirs, elle doit aussi désigner des « parents » du Gange 
qui est de fait « mis en tutelle ». Ces « parents » se sont d’ailleurs inquiétés qu’on puisse leur reprocher 
les inondations et les noyades liées au fleuve. 
 
 
Corrigé du i) 
Pour pouvoir reconnaître à la nature des droits, il faut la considérer comme un sujet juridique, c’est-à-
dire l’assimiler à ce qu’elle n’est pas. Mais ne lui reconnaître aucun droit signifierait qu’on la considère 
comme une simple ressource et conséquemment cela aboutirait à ne pas reconnaître certains droits 
naturels de l’homme. 

 


