
PHILOSOPHIE

CHAPITRE 13



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 13 : Le devoir 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
17 

Pot dans le Cambodge des années 1970 pour lequel il a dirigé successivement deux prisons où plus 
de 12000 personnes sont mortes sous ses ordres. Le film se compose d’entretiens avec le bourreau, 
dont le discours partage des similitudes avec celui d’Eichmann. 
 
Distinctions conceptuelles importantes pour comprendre le texte  
Comme pour le texte de Thoreau, le repère légal / légitime est fondamental ici. En outre, lorsque H. 
Arendt rapporte la manière dont Eichmann cite la formulation kantienne de l’impératif catégorique, on 
peut s’appuyer sur la distinction universel / général. Eichmann confond en effet le caractère général 
ou juridique de la loi civile et le caractère universel de la loi morale. Arendt souligne également, dans 
d’autres passages de l’œuvre, qu’Eichmann a tendance à confondre obéissance aux ordres et 
obéissance à la loi.  
 
Corrigé de la question sur le texte  
La réponse est donnée aux lignes 7 à 9 du texte, où Arendt rappelle que l’impératif catégorique chez 
Kant repose sur la « faculté humaine de jugement ». Il faut donc user de sa raison et de sa faculté à 
juger pour examiner le devoir et lui obéir s’il est en accord avec les principes moraux universels. La 
réponse à cette question peut être développée en s’appuyant sur le texte d’Arendt présent dans le 
chapitre sur la raison (texte 9) sur le devoir de penser et le danger de la non-pensée en matière de 
morale et de politique. 

 

Corrigé de l’activité (p. 315) 

1 - On peut se reporter à l’exemple de Carola Rackete dans l’entrée en matière. Le mouvement 
« Extinction Rébellion » se réclame explicitement de la désobéissance civile, avec des actions comme 
l’obstruction de l’accès à un centre commercial parisien au nom de l’urgence écologique. On peut 
encore citer les Z.A.D. (zones à défendre), notamment celle de Notre-Dame-des-Landes, organisée en 
réaction contre le projet de construction d’un nouvel aéroport près de Nantes. 

2 - Thoreau insiste dans le texte sur l’efficacité de la désobéissance civile, même lorsqu'elle n’est 
appliquée que par une minorité. On peut en effet compter au nombre des succès de ce mode d’action 
politique les actions de Gandhi qui ont contribué à faire accéder l’Inde à l’indépendance, de même que 
les initiatives de Martin Luther King, qui ont elles aussi grandement aidé à l’adoption par les Etats-Unis 
du Civil Rights Act en 1964. Plus marginalement, la lutte des paysans du Larzac et celle des militants 
de Notre-Dame-des-Landes ont abouti à l'abandon des projets incriminés. Mais dans chacun de ces 
cas, les revendications ont été obtenues après plusieurs années, voire décennies de lutte, et les 
réactions des différents pouvoirs peuvent se révéler inflexibles. On peut penser à la répression sévère 
du groupe de musique Pussy Riot en Russie. Diverses actions comme celles d’occupation de 
logements vides par des association de droit au logement ou celles des faucheurs volontaires contre 
les cultures OGM n’ont pas réellement été entendues par la législation en vigueur sur ces sujets. 

 
Corrigé des exercices (p. 316-317)  

 
Méthode : Faire une objection à un auteur 

Cette compétence concerne d’abord l’explication de texte, mais peut aussi être exploitée dans la 
dissertation. Il s’agit de savoir à la fois exposer la pensée d’un auteur dans sa cohérence interne et 
souligner les limites de cette même pensée, en s’appuyant sur les arguments tirés de la pensée d’un 
autre auteur ou en exploitant un exemple permettant de formuler une réserve à la thèse de l’auteur. 
Cette compétence est utile pour l’explication de texte, dans la mesure où elle montre la capacité de 
réflexion critique de l’élève sur le texte qui lui est proposé. Elle est également utile pour la dissertation, 
dans la mesure où elle peut servir à formuler une transition entre deux parties ou à critiquer la pensée 
d’un auteur qui a été exposée dans la partie qui précède. De manière générale, il s’agit de développer 
chez l’élève une capacité de lecture critique des textes et de le rendre capable de dialoguer avec les 
auteurs.  



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 13 : Le devoir 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
18 

 
Corrigé de l'exercice 1 
 

Corrigé du a)  
La doctrine utilitariste définit le bien comme ce qui contribue à l’augmentation du bien-être collectif, 
défini comme la maximisation des plaisirs et la minimisation des souffrances de tous. Le devoir doit 
être déduit en fonction de ce principe, par une comparaison des actions en fonction de leurs 
conséquences sur ce bonheur collectif. 
 
Corrigé du b) 
Le terme « avantageux » est à comprendre ici en lien avec cette définition du bien : quand bien même 
commettre un mensonge peut présenter un avantage immédiat pour celui qui le fait, ou pour quelqu’un 
qui lui est lié et est à même de profiter de ce mensonge, cet avantage n’est pas un avantage réel sur 
le plan du bien-être collectif fixé comme finalité par la morale. 
 
Corrigé du c) 
La règle sacrée que Mill définit ici est celle d’être vérace, c’est-à-dire de dire la vérité. Cette règle est 
sacrée, dans la mesure où elle est utile (l. 6), conformément au principe d’utilité défini en a) ; le non-
respect de cette règle a des conséquences néfastes sur le « bien-être social actuel » (l. 3), « les progrès 
de la civilisation, de la vertu, de ce tout ce qui est la base du bonheur humain » (l.4-5). Le caractère 
sacré ne fait pas référence ici à quelque chose de transcendant, mais plutôt à un élément fondamental 
sans lequel les fins de la société ne peuvent être réalisées. Ces fins concernent l’amélioration des 
conditions de vie matérielles de l’ensemble de la population, mais comportent également une dimension 
« qualitative » (progrès de la civilisation et de la vertu), Mill considérant que les plaisirs ou les biens 
sollicitant les facultés supérieures (l’intelligence par exemple) sont supérieurs à ceux sollicitant 
seulement les facultés inférieures (les sens).  
En dépit de son caractère sacré, cette règle admet tout de même des exceptions : lorsque le mensonge 
est le seul moyen d’éviter un mal encore plus grand que le mensonge lui-même. 
 
Corrigé du d) 
À la fin du texte, Mill émet une réserve sur la possibilité de faire exception au devoir de véracité qui 
consiste à dire qu’il faut déterminer le plus clairement possible les conditions dans lesquelles cette 
exception est acceptable et les limiter au maximum, afin que la fréquence de l’usage du mensonge ne 
vienne pas ruiner le fondement de la société que constitue la confiance que peuvent avoir les individus 
les uns à l’égard des autres vis-à-vis de leurs dires respectifs. 
Cette réserve peut être problématique pour l’utilitarisme en général, car il peut y avoir des situations 
difficiles à anticiper, ou pour lesquelles déterminer quand et comment le mensonge sera utile ou 
avantageux est difficile, voire impossible. On se heurte ici à la difficulté intrinsèque de l’utilitarisme en 
tant que ce dernier est également un conséquentialisme : on ne peut pas toujours prévoir les 
conséquences d’une action avec exactitude et certitude. 
Sur la base du texte de Kant, la question se pose cependant de savoir s’il est possible de déterminer 
toujours avec certitude si le mensonge se révèle plus utile que la véracité, c’est-à-dire s’il cause en fin 
de compte plus de bien que de mal. On peut également souligner le caractère toujours relatif de cette 
évaluation : si tel mensonge est utile pour un groupe ou une collectivité à tel moment, comment 
s’assurer qu’il est réellement utile pour tous ? C’est le sens de l’interdiction absolue du mensonge que 
Kant défend dans l’ouvrage D’un prétendu droit de mentir par humanité : cette interdiction est absolue, 
car même si le mensonge ne provoque pas de tort à un individu ou à un groupe d’individus particulier, 
il lèse toujours l’humanité tout entière, par le coup qu’il porte à la crédibilité de la parole humaine et à 
la possibilité même de passer des contrats, de faire des promesses, etc. Ainsi, plutôt que d’essayer de 
distinguer des cas où le mensonge serait conditionnellement permis, il est plus conforme à la morale 
de considérer le devoir de véracité comme absolu et inconditionnel, car cela reste le meilleur moyen 
d’être certain de ne pas léser l’humanité. » 
 
Corrigé du e) 
Les deux exemples donnés par Mill sont le mensonge pour permettre la découverte d’un malfaiteur et 
la dissimulation de mauvaises nouvelles à un malade en état grave. Le premier exemple peut avoir 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 13 : Le devoir 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
19 

quelque chose de discutable, dans la mesure où il consiste, dans un certain sens, à utiliser l’injustice 
pour combattre l’injustice. Il pourrait y avoir quelque chose de problématique à étendre cette logique : 
un policier pourrait être justifié à utiliser des moyens illégaux pour confondre des criminels et les arrêter. 
Le second exemple pose également question : celui qui dissimule la vérité à un malade (par exemple 
en lui mentant sur la durée de son espérance de vie) se fait juge à sa place de ce qu’il est bon au 
mauvais pour lui de connaître de sa propre situation. En outre, le fait de ne pas tout savoir sur sa 
situation peut conduire l’individu à prendre de mauvaises décisions pour lui-même ou ses proches. 
 

Corrigé de l'exercice 2 
 
Corrigé du a) 
Kant rapporte deux définitions du mensonge, distinguées par les juristes : le mensonge peut se définir 
comme la dissimulation volontaire de la vérité ou comme la dissimulation volontaire de la vérité dans 
l’intention explicite de nuire à autrui. Ainsi, dissimuler ou transformer la vérité sans que cela porte 
préjudice à autrui ne doit pas être considéré comme un mensonge au sens strict. Seul relève du 
mensonge le cas où celui-ci cause un tort objectif à au moins un individu. Kant récuse cette distinction, 
car en réalité le mensonge porte toujours préjudice, si ce n’est à un individu ou à un groupe que l’on 
puisse clairement identifier, au moins à l’humanité tout entière. 
 
Corrigé du b) 
La conséquence la plus grave du mensonge pour Kant est qu’il vide de son sens ce que les individus 
déclarent, en portant le doute sur la crédibilité de ces déclarations. Il rend également invalides les 
contrats : en effet, tout contrat est fondé sur la confiance réciproque des individus contractants. On peut 
s’appuyer sur le texte 1 du chapitre pour montrer comment l’autorisation, même occasionnelle du 
mensonge, est contraire à l’impératif catégorique : il n’est pas possible en effet de vouloir 
rationnellement qu’une loi universelle autorise tout le monde à mentir de temps en temps, car cela est 
contradictoire avec la vocation même du langage, qui sert aux hommes à communiquer entre eux des 
informations valides et fiables. La nature se contredirait elle-même en attribuant à l’homme la faculté 
du langage et en l’autorisant dans le même temps à l’utiliser pour le contraire de ce à quoi elle est 
destinée. 
 

Corrigé de l'exercice 3 

 
Corrigé du a) 
Lorsque Mill dit que « nous sentons que violer une règle […] n’est pas avantageux » (l. 6-7), il veut dire 
que nous sommes capables de nous rendre compte des effets néfastes de notre désobéissance au 
devoir sur ce qui constitue l’intérêt de tous. Lorsque Kant évoque le « devoir formel » d’être véridique, 
la notion de forme renvoie ici à l’idée que l’obéissance au devoir de dire la vérité n’est pas fondée sur 
des éléments extrinsèques à l’action elle-même (comme ses conséquences, qu’elles soient positives 
ou négatives) ; elle repose sur le respect de la forme du devoir, c’est-à-dire sa conformité à l’impératif 
catégorique, et son caractère universel. L’idée de forme implique la pureté de l’intention de celui qui 
accomplit le devoir : il ne doit pas être mû par l’intérêt ni le plaisir. 
 
Corrigé du b) 
Mill affirme ici que l’individu est capable de voir et de comprendre par lui-même que le respect de la 
véracité est bénéfique et contribue au bien-être de tous. À partir de la conception kantienne du devoir, 
on peut lui adresser l’objection suivante : comment s’assurer que tout un chacun soit capable de 
mesurer cet avantage de la véracité ? N’y a-t-il pas un problème dans le fait de faire reposer 
l’obéissance au devoir moral sur la capacité du sujet à « sentir » par lui-même qu’il est bon d’agir 
comme cela ? Ne faudrait-il pas plutôt, à la manière de Kant, penser l’obéissance au devoir comme le 
respect inconditionnel d’une loi, qui n’est pas tributaire de l’appréciation de chacun ? Telle semble être 
en effet la seule manière de proposer une définition objective du devoir et de se garantir contre toute 
interprétation subjective.  
 

  



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 13 : Le devoir 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
20 

Corrigé de l’exercice 4 

 
Corrigé du a) 
Benjamin Constant récuse l’idée d’un devoir inconditionnel de dire la vérité au motif qu’un devoir est 
toujours le corollaire d’un droit, et qu’il faut en quelque sorte avoir acquis le droit à la véracité pour 
l’exiger d’autrui comme un devoir envers soi. À partir de l’exemple d’un ami pour lequel le mensonge 
permettrait de sauver la vie, il sous-entend que l’on n’est pas tenu, dans cette circonstance, de dire la 
vérité. On peut formuler une objection à cela à partir de ce que dit Kant, en affirmant que le mensonge 
cause toujours du tort, quand bien même ce n’est pas à une personne en particulier (voir exercice 3, 
b)). On peut ajouter l’argument suivant, tiré d’autres passages de D’un prétendu droit de mentir par 
humanité : le fait de se dédouaner de dire la vérité repose sur des spéculations quant aux 
conséquences de ce mensonge. N’ayant qu’une connaissance par définition limitée de la situation, en 
mentant, l’individu peut en réalité favoriser le méfait qu’il cherchait à éviter. Dans ce cas-là, il se rend 
responsable des conséquences de son mensonge, tandis qu’on ne peut pas lui tenir rigueur d’avoir dit 
la vérité. 
 
Corrigé du b) 
On peut mentir dans l’intérêt de l’autre pour les raisons suivantes : 

- Le mensonge est une action mauvaise dans la mesure où il provoque un mal pour les autres ; 
s’il est avéré qu’il produit en réalité plus de bien que de mal, non seulement pour celui qui ment, 
mais aussi pour les autres, alors il peut être dans l’intérêt de l’autre de mentir. 

- Si le mensonge est toujours un mal en lui-même, il peut parfois permettre d’éviter un mal plus 
grand. 

- La vérité peut blesser celui qu’elle concerne ; il peut alors être dans l’intérêt de l’autre de lui 
mentir. 

 
Corrigé du c) 
On peut contredire les arguments précédents de la manière suivante : 

- Je ne suis pas à même de juger ce qui produit un bien ou un mal plus grand pour l’autre. 
- Si mentir peut bénéficier à certains, cela ne peut m’autoriser à le faire, car ce pourrait être 

préjudiciable à d’autres personnes sans que je le sache. 
- En privant l’autre de la connaissance de la vérité, je peux le placer dans une situation où il est 

amené à agir d’une manière contraire à ses intérêts, car ne disposant pas de toutes les 
informations nécessaires. 

 

L’art du détour (p. 318-319)  
 

Intérêt du thème choisi pour l’art du détour  
 
L’intérêt de cette double-page consiste dans le fait qu’elle permet d’aborder un cas très spécifique de 
devoir, en l’occurrence le devoir de mémoire. Cela est l’occasion de souligner la pluralité des domaines 
dans lesquels la notion de devoir intervient. Par là, il s’agit aussi de montrer comment un domaine ayant 
trait au savoir ou à la science comporte une dimension morale. Cette page peut en effet être l’occasion 
de réfléchir au lien entre vérité (historique) et devoir. Enfin, la dimension politique est également 
présente dans la mesure où la question du devoir de mémoire pose la question de ce qui unit une 
communauté, un peuple, à travers la manière dont ce peuple se voit lui-même dans le rapport à son 
propre passé. 

 

Pistes de réponses aux questions 

 
La loi peut-elle prescrire aux historiens des règles pour leur travail de recherche ?  
D’un côté, il semble légitime que l’historien soit soumis aux mêmes lois que tous les citoyens, et qu’il 
ne puisse utiliser son statut de savant pour imposer des visions falsificatrices des événements 


