
PHILOSOPHIE

CHAPITRE 14



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 14 : La justice 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
18 

Focus : Discours de la députée Christiane Taubira-Delannon devant l’Assemblée Nationale, le 
18 février 1999 
Ce discours permet de montrer la tension entre l’ordre juridique et l’idéal de justice, le premier pouvant 
contredire le second, mais le second pouvant aussi transformer le premier. C’est ainsi qu’un progrès 
est possible, inscrivant le droit naturel dans le droit positif. 
« Nous sommes là pour dire que la traite et l’esclavage furent et sont un crime contre l’humanité ; que 
les textes juridiques ou ecclésiastiques qui les ont autorisés, organisés, percutent la morale universelle 
; qu’il est juste d’énoncer que c’est dans nos idéaux de justice, de fraternité, de solidarité, que nous 
puisons les raisons de dire que le crime doit être qualifié. Et inscrit dans la loi parce que la loi seule dira 
la parole solennelle au nom du peuple français. Cette inscription dans la loi, cette parole forte, sans 
ambiguïté, cette parole officielle et durable constitue une réparation symbolique, la première et sans 
doute la plus puissance de toutes. Mais elle induit une réparation politique en prenant en considération 
les fondements, inégalitaires, des sociétés d’outremer liées à l’esclavage, notamment aux 
indemnisations en faveur des colons qui ont suivi l’abolition. Elle suppose également une réparation 
morale qui propulse en pleine lumière la chaîne de refus qui a été tissée par ceux qui ont résisté en 
Afrique, par les marrons qui ont conduit les formes de résistance dans toutes les colonies et les ouvriers 
français, par le combat politique et l’action des philosophes et des abolitionnistes. Elle suppose que 
cette réparation conjugue les efforts accomplis pour déraciner le racisme, pour dégager les racines des 
affrontements ethniques, pour affronter les injustices fabriquées. Elle suppose notamment une 
réparation culturelle, notamment par la réhabilitation des lieux de mémoire. » 
 
Corrigé des exercices (p. 338-339) 
 
Méthode : utiliser les repères au programme 
La pensée philosophique avance en utilisant des distinctions et afin de produire des concepts. Les 
repères au programme sont des outils d’analyse des textes et des pensées des auteurs, mais aussi un 
outil de production d’une pensée argumentée et nuancée. Les repères sont des couples ou des séries 
de concepts qui permettent, sur un même sujet, d’établir une différence de sens.  
 
Corrigé de l'exercice 1 
 

« La puissance qui s’acquiert par la violence n’est qu’une 
usurpation et ne dure qu’autant que la force de celui qui 
commande l’emporte sur celle de ceux qui obéissent » 
Denis Diderot 

● Essentiel / Accidentel 
● Origine / Fondement  

« La justice est le pain du peuple, il est toujours affamé 
d’elle. » François-René de Chateaubriand 

● Concept / Image / Métaphore 

« La Justice est l’administration de la force. » Anatole 
France ● Légal / Légitime 

« Et ainsi ne pouvant faire que ce qui est juste fût fort, on a 
fait que ce qui est fort fût juste. » Blaise Pascal 

● Théorie / Pratique 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 14 : La justice 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
19 

« Il est effrayant de penser que cette chose qu’on a en soi, 
le jugement, n’est pas la justice. Le jugement, c’est le relatif. 
La justice, c’est l’absolu. Réfléchissez à la différence entre 
un juge et un juste. » Victor Hugo 

● Légal / Légitime 
● Exemple / Preuve 

 
Corrigé de l’exercice 2 
 
Corrigé du a) 
Ce qui est légitime ou illégitime apparaît parfois de façon confuse.  
Comme exemples d’actes légaux mais illégitimes, on peut mentionner :  

- les lois nazies et d’autres lois raciales telles que la ségrégation ou l’apartheid ; 
- le régime de Vichy ;  
- la condamnation à mort de Socrate ;  
- l’emprisonnement de Mandela. 

Comme exemples d’actes légitimes et illégaux, on peut mentionner :  
- la Résistance en France ;  
- la désobéissance civile (par exemple celle de Thoreau, emprisonné parce qu’il refuse de 

payer ses impôts afin de ne pas contribuer au financement de la guerre des États-Unis contre 
le Mexique) ;  

- le droit de résistance des peuples à l’oppression (par exemple, le 4e droit sacré et inaliénable 
de la Déclaration Universelle des Droits de l’Homme et du Citoyen). 

 
Corrigé du b) 
La désobéissance d’Antigone, qui procède au rituel d’inhumation de son frère, est illégale, puisque le 
nouveau roi Créon a décrété l’interdiction d’inhumer le traître Polynice ; mais, au regard des lois divines 
qu’elle invoque, cet acte est légitime. On pourrait asseoir cette légitimité en disant que chacun est 
homme avant d’être citoyen, et qu’en conséquence, tout citoyen, qu’il soit traître ou au contraire le 
sauveur de sa patrie, a le droit à une sépulture. On peut aussi soutenir que le lien du sang prévaut sur 
le lien à la cité, que la famille prévaut sur la patrie et qu’à ce titre, il est juste qu’Antigone enterre son 
frère, leur mère étant morte. 
 
Corrigé du c) 
Antigone manifeste un courage exemplaire, qui rappelle que cette vertu n’est pas le privilège des 
hommes – contrairement à ce que laisse penser la langue grecque (l’homme par opposition à la femme 
se dit andros en grec ancien et andreia signifie le courage) – mais qu’il est partagé par tout être humain 
(anthropos en grec, par opposition aux dieux). En effet, Antigone est absolument fidèle à ses principes 
(ceux qui fondent la légitimité de son acte), quelles qu’en soient les conséquences : elle sait que 
quiconque, même une princesse de sang royal, est puni de mort, s’il s’avise d’enterrer le traître 
Polynice.  
 
Corrigé du d) 
Sur un plan moral, le légitime prévaut contre le légal. Mais la morale présente-t-elle ici le caractère 
objectif qu’on doit pouvoir accorder au droit positif ? N’est-elle pas l’expression subjective d’un individu 
qui juge à partir de ses sentiments, de sa situation, de sa morale particulière ? Du point de vue des 
citoyens de Thèbes qui n’ont pas Polynice pour frère, Polynice peut faire figure de traître. L’avantage 
de la légalité, c’est son objectivité, qui permet de juger un acte sans y glisser des jugements de valeur. 
C’est là une limite qu’on peut reconnaître à Strauss. Certes, il faudrait pouvoir juger le droit positif. Mais 
existe-t-il un point de vue qui serait étranger à tout point de vue ? Autrement dit, est-il possible de sortir 
de la caverne platonicienne, pour énoncer des jugements vrais sur ce qui est juste ou injuste, bien ou 
mal ? En dehors d’une connaissance objective du juste, sans doute il faut reconnaître que l’humble 
droit positif, qui s’occupe plus de la cohérence des normes entre elles que de leur justice, donne accès 
à une objectivité et, finalement, à une forme de légitimité. 
 
  



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 14 : La justice 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
20 

Corrigé du e) 
Le singulier émane soit des choix qu’une libre conscience établit, soit d’une appartenance à une nature 
humaine par exemple. L’exemplaire singulier d’une nature universelle est bien le porteur de l’universel. 
Inversement, la singularité dont je suis responsable et acteur, ne porte l’universel que dans la mesure 
où mes valeurs sont étalonnées sur cette exigence d’universalité, à l’instar du devoir kantien défini par 
l’impératif catégorique.  
 
Corrigé du f) 
Dans le couple Conséquence / Principe, c’est le second qui, sans doute, emporte l’adhésion, et le 
premier qu’il faut apprendre, au nom du courage, à négliger. Il est possible, comme c’est le cas pour 
tous les couples de concepts opposés, de renverser la polarité « spontanément » accordée aux deux 
termes. Ainsi, la notion de principe, différemment envisagée, pourrait être jugée négativement, et celle 
de conséquence, positivement. Dans cette perspective, on doit pouvoir reconnaître qu’Antigone a 
absolument refusé de déroger à ses principes et a fait preuve d’intransigeance (plutôt que de fidélité) 
dans l’ignorance des conséquences de son acte (enterrer Polynice). Car, à désobéir ainsi à la loi, ne 
fragilise-t-elle pas l’autorité de la loi ? Ne signifie-t-elle pas aux citoyens thébains que désobéir à la loi 
est permis, du moment que l’on dispose d’un principe à lui opposer ? Or, à fragiliser ainsi la loi, Antigone 
ne menace-t-elle pas, au nom de sa paix intérieure, la paix civile ? Ce qui apparaissait positivement 
dans la question b) – la fidélité à ses principes – devient ici négatif : cette présumée fidélité est en fait 
une intransigeance. De ce point de vue, le mérite de sa sœur Ismène n’est-il pas de déroger à ses 
principes, avec en vue les conséquences pour l’autorité des lois si elle s’avisait d’y désobéir ? On peut 
alors reconnaître que, en un sens, Ismène a, elle, consenti à sacrifier sa paix intérieure, au profit de la 
paix civile (Iphigénie est une figure similaire de sacrifice consenti pour le bénéfice de tous). 
 
Corrigé du g) 
« Ces lois-là, pouvais-je donc, par crainte de qui que ce fût, m'exposer à leur vengeance chez les dieux 
? » (l.7-8) Dans ces lignes, s’énonce une décision fondée sur un sentiment : Antigone craint plus les 
dieux que le roi. La crainte relève ici du privé, de l’intime même, car les autres sont privés d’accès à ce 
qui se déroule dans le for intérieur de la princesse thébaine. Ce qui relève de la décision privée dans 
le texte, c’est aussi le rapport à la mort individuelle : « Mais mourir avant l'heure, je le dis bien haut, 
pour moi, c'est tout profit : lorsqu'on vit comme moi, au milieu de malheurs sans nombre, comment ne 
pas trouver de profit à mourir ? » (l. 9-11). En effet, c’est bien chacun qui meurt pour soi. On mourra 
seul, écrit Pascal. Autrui est privé de l’expérience de la mort de l’autre. 
 
Corrigé du h) 
Le repère Transcendant / Immanent peut rendre compte de cette séparation. En effet, les lois divines 
ont un caractère de transcendance que les lois humaines n’ont pas. La transcendance se présente ici 
avec une dignité ontologique supérieure à la loi des hommes, ce qui explique l’ancienneté et l’autorité 
qui leur sont accordées par Antigone. 
 
Corrigé de l’exercice 3 
 
Corrigé du a) 
Une justice est possible par la fraternité qui est bâtie sur l’égalité et la vertu. Les couples de notions 
sont donc fraternité / égalité ainsi que gouvernant / gouvernés. 
 
Corrigé du b) 
L’esclave est défini ici comme un instrument animé qui utilise des outils inanimés. Il n’est donc pas 
considéré comme un semblable ou « un ami », car il est objectivé par l’usage que la cité fait de son 
énergie corporelle. Cependant, il existe une relation possible à l’esclave en tant que sujet, cette relation 
n’est pas d’ordre politique, mais elle est impliquée par une égalité de nature. Une intersubjectivité 
(relation entre les consciences humaines) est donc possible sur la base du partage de la même 
humanité.  
 
  



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 14 : La justice 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
21 

Corrigé du c)  
La preuve établit une vérité de manière irréfutable, quand l’exemple illustre un cas dans lequel une 
thèse est vérifiée. La thèse d’Aristote est que la justice ne peut naître que d’un élément commun entre 
le gouverné et le gouvernant, et par suite l’amitié devient possible. Or l’artisan n’a rien de commun avec 
son outil, car il est animé et l’outil ne l’est pas. Cet argument de la différence de nature entre l’artisan 
et l’outil prouve donc qu’il n’y a pas de rapport de communauté, et par voie de conséquence de justice, 
entre l’artisan et l’outil. Par contre, l’esclave est de la même nature que son maître (il est membre de 
l’humanité) et donc l’usage utilitaire que son maître en fait n’est qu’un exemple de la relation qui les 
relie. Cet exemple ne prouve rien, mais ne fait qu’illustrer un mode de relation possible à l’esclave, 
d’ailleurs Aristote reconnaît qu’il peut exister un rapport de justice entre le maître en tant qu’homme et 
l’esclave en tant qu’homme. 
 
Corrigé du d)  
Selon Aristote, l’égalité des âges et des conditions, sont propices aux mêmes sentiments et à l’identité 
des caractères. Cette psychologie semble relever du domaine privé, de même que l’amitié semble être 
un choix personnel relevant de notre vie privée. Mais dans l’Antiquité grecque, et tout particulièrement 
dans les écrits moraux et politiques d’Aristote, l’amitié est une vertu publique et civile. La logique 
déployée repose sur l’idée que l’amitié fraternelle est nécessaire pour créer des conditions d’égalité et 
de vertu permettant l’organisation d’un système politique au sein duquel les gouvernants et les 
gouvernés alternent. La communauté ainsi créée ne parvient à la justice que parce qu’elle repose sur 
l’amitié de tous les membres. La tyrannie étant un régime sans égalité, il est un régime sans justice. 
Étant sans justice, il est sans amitié. Étant sans amitié, il privilégie la volonté privée d’un homme (le 
tyran) contre l’intérêt public. On comprend donc qu’à l’inverse dans une démocratie, les citoyens 
partagent fraternellement l’amitié du bien public. 
 
L’art du détour (p. 340-341) 
 
Intérêt du thème choisi pour l’art du détour  
 
L'intérêt principal de la série Game of Thrones est de confronter la quête du pouvoir aux valeurs 
morales. Ainsi la justice en tant que vertu est très souvent minorée au regard de l’efficacité indiscutable 
de la force. Cette opposition, qui est l’objet du texte de Pascal proposé en complément, oppose donc 
le sentiment du juste et la réalité des conflits humains et permet d’interroger les valeurs corrélées au 
sentiment du juste : la sanction, l’équité, l’égalité, le droit naturel, etc. Ainsi, nous sommes amenés à 
nous demander qui mérite de régner sur le trône de fer. La violence peut-elle être l’outil de la justice ? 
L’injustice est-elle récompensée par le pouvoir ? Ces questions récurrentes amènent le spectateur à 
s’interroger sur le sens de la justice en politique, comme le spectateur des tragédies de Racine peut le 
faire avec Britannicus, notamment dans la scène 8 de l’acte III :  
 
BRITANNICUS  
Rome met-elle au nombre de vos droits 
Tout ce qu'a de cruel l'injustice et la force, 
Les emprisonnements, le rapt et le divorce ? 
 
NÉRON  
Rome ne porte point ses regards curieux 
Jusque dans des secrets que je cache à ses yeux. 
Imitez son respect. 
 
BRITANNICUS  
On sait ce qu'elle en pense. 
 
NÉRON  
Elle se tait du moins : imitez son silence. 


