D

PHILOSOPHIE

CHAPITRE 14

—




Corrigé des exercices

Méthode : utiliser les repéres au programme

La pensée philosophique avance en utilisant des distinctions et afin de produire des concepts. Les
repéeres au programme sont des outils d’analyse des textes et des pensées des auteurs, mais aussi un
outil de production d’'une pensée argumentée et nuancée. Les repéres sont des couples ou des séries
de concepts qui permettent, sur un méme sujet, d’établir une différence de sens.

Corrigé de l'exercice 1

« La puissance qui s’acquiert par la violence n'est qu’une e Essentiel / Accidentel
usurpation et ne dure qu’autant que la force de celui qui e Origine / Fondement
commande I'emporte sur celle de ceux qui obéissent »
Denis Diderot

« La justice est le pain du peuple, il est toujours affamé e Concept/Image / Métaphore
d’elle. » Frangois-René de Chateaubriand

« La Justice est 'administration de la force. » Anatole
France e |égal/Légitime

« Et ainsi ne pouvant faire que ce qui est juste f(t fort, on a e Théorie / Pratique
fait que ce qui est fort fit juste. » Blaise Pascal




« Il est effrayant de penser que cette chose qu’on a en soi,
le jugement, n’est pas la justice. Le jugement, c’est le relatif. e Légal/ Légitime

La justice, c’est I'absolu. Réfléchissez a la différence entre e Exemple / Preuve
un juge et un juste. » Victor Hugo

Corrigé de I'exercice 2

Corrigé du a)
Ce qui est Iégitime ou illégitime apparait parfois de fagon confuse.
Comme exemples d’actes Iégaux mais illégitimes, on peut mentionner :

- les lois nazies et d’autres lois raciales telles que la ségrégation ou I'apartheid ;

- le régime de Vichy ;

- la condamnation a mort de Socrate ;

- I'emprisonnement de Mandela.

Comme exemples d’actes légitimes et illégaux, on peut mentionner :

- la Résistance en France ;

- la désobéissance civile (par exemple celle de Thoreau, emprisonné parce qu'il refuse de
payer ses imp6ts afin de ne pas contribuer au financement de la guerre des Etats-Unis contre
le Mexique) ;

- le droit de résistance des peuples a I'oppression (par exemple, le 4¢ droit sacré et inaliénable
de la Déclaration Universelle des Droits de 'Homme et du Citoyen).

Corrigé du b)

La désobéissance d’Antigone, qui procéde au rituel d'inhumation de son frére, est illégale, puisque le
nouveau roi Créon a décrété l'interdiction d’inhumer le traitre Polynice ; mais, au regard des lois divines
gu’elle invoque, cet acte est légitime. On pourrait asseoir cette Iégitimité en disant que chacun est
homme avant d’étre citoyen, et qu’en conséquence, tout citoyen, qu'il soit traitre ou au contraire le
sauveur de sa patrie, a le droit a une sépulture. On peut aussi soutenir que le lien du sang prévaut sur
le lien a la cité, que la famille prévaut sur la patrie et qu’a ce titre, il est juste qu’Antigone enterre son
frére, leur mére étant morte.

Corrigé du c)

Antigone manifeste un courage exemplaire, qui rappelle que cette vertu n'est pas le privilege des
hommes — contrairement a ce que laisse penser la langue grecque (lhomme par opposition a la femme
se dit andros en grec ancien et andreia signifie le courage) — mais qu'il est partagé par tout étre humain
(anthropos en grec, par opposition aux dieux). En effet, Antigone est absolument fidéle a ses principes
(ceux qui fondent la légitimité de son acte), quelles qu’en soient les conséquences : elle sait que
quiconque, méme une princesse de sang royal, est puni de mort, s’il s’avise d’enterrer le traitre
Polynice.

Corrigé du d)

Sur un plan moral, le légitime prévaut contre le Iégal. Mais la morale présente-t-elle ici le caractére
objectif qu’on doit pouvoir accorder au droit positif ? N’est-elle pas I'expression subjective d’un individu
qui juge a partir de ses sentiments, de sa situation, de sa morale particuliére ? Du point de vue des
citoyens de Thébes qui n'ont pas Polynice pour frére, Polynice peut faire figure de traitre. L’avantage
de la légalité, c’est son objectivité, qui permet de juger un acte sans y glisser des jugements de valeur.
C’est |a une limite qu’on peut reconnaitre a Strauss. Certes, il faudrait pouvoir juger le droit positif. Mais
existe-t-il un point de vue qui serait étranger a tout point de vue ? Autrement dit, est-il possible de sortir
de la caverne platonicienne, pour énoncer des jugements vrais sur ce qui est juste ou injuste, bien ou
mal ? En dehors d’'une connaissance objective du juste, sans doute il faut reconnaitre que I'’humble
droit positif, qui s’occupe plus de la cohérence des normes entre elles que de leur justice, donne acces
a une objectivité et, finalement, a une forme de légitimité.

’%i.nmmvz@“@“



Corrigé du e)

Le singulier émane soit des choix qu’une libre conscience établit, soit d’'une appartenance a une nature
humaine par exemple. L’exemplaire singulier d’'une nature universelle est bien le porteur de I'universel.
Inversement, la singularité dont je suis responsable et acteur, ne porte I'universel que dans la mesure
ou mes valeurs sont étalonnées sur cette exigence d’universalité, a I'instar du devoir kantien défini par
l'impératif catégorique.

Corrigé du f)

Dans le couple Conséquence / Principe, c’est le second qui, sans doute, emporte I'adhésion, et le
premier qu'’il faut apprendre, au nom du courage, a négliger. Il est possible, comme c’est le cas pour
tous les couples de concepts opposés, de renverser la polarité « spontanément » accordée aux deux
termes. Ainsi, la notion de principe, difféeremment envisagée, pourrait étre jugée négativement, et celle
de conséquence, positivement. Dans cette perspective, on doit pouvoir reconnaitre qu’Antigone a
absolument refusé de déroger a ses principes et a fait preuve d’intransigeance (plutdét que de fidélité)
dans lignorance des conséquences de son acte (enterrer Polynice). Car, a désobéir ainsi a la loi, ne
fragilise-t-elle pas l'autorité de la loi ? Ne signifie-t-elle pas aux citoyens thébains que désobéir a la loi
est permis, du moment que I'on dispose d’un principe a lui opposer ? Or, a fragiliser ainsi la loi, Antigone
ne menace-t-elle pas, au nom de sa paix intérieure, la paix civile ? Ce qui apparaissait positivement
dans la question b) — la fidélité a ses principes — devient ici négatif : cette présumée fidélité est en fait
une intransigeance. De ce point de vue, le mérite de sa sceur Isméne n’est-il pas de déroger a ses
principes, avec en vue les conséquences pour l'autorité des lois si elle s’avisait d’y désobéir ? On peut
alors reconnaitre que, en un sens, Isméne a, elle, consenti a sacrifier sa paix intérieure, au profit de la
paix civile (Iphigénie est une figure similaire de sacrifice consenti pour le bénéfice de tous).

Corrigé du g)

« Ces lois-la, pouvais-je donc, par crainte de qui que ce f(t, m'exposer a leur vengeance chez les dieux
? » (1.7-8) Dans ces lignes, s’énonce une décision fondée sur un sentiment : Antigone craint plus les
dieux que le roi. La crainte reléve ici du privé, de l'intime méme, car les autres sont privés d’accés a ce
qui se déroule dans le for intérieur de la princesse thébaine. Ce qui reléve de la décision privée dans
le texte, c’est aussi le rapport a la mort individuelle : « Mais mourir avant I'heure, je le dis bien haut,
pour moi, c'est tout profit : lorsqu'on vit comme moi, au milieu de malheurs sans nombre, comment ne
pas trouver de profit a mourir ? » (I. 9-11). En effet, c’est bien chacun qui meurt pour soi. On mourra
seul, écrit Pascal. Autrui est privé de I'expérience de la mort de l'autre.

Corrigé du h)

Le repéere Transcendant / Immanent peut rendre compte de cette séparation. En effet, les lois divines
ont un caractére de transcendance que les lois humaines n’ont pas. La transcendance se présente ici
avec une dignité ontologique supérieure a la loi des hommes, ce qui explique I'ancienneté et I'autorité
qui leur sont accordées par Antigone.

Corrigé de 'exercice 3

Corrigé du a)
Une justice est possible par la fraternité qui est batie sur I'égalité et la vertu. Les couples de notions
sont donc fraternité / égalité ainsi que gouvernant / gouvernés.

Corrigé du b)

L’esclave est défini ici comme un instrument animé qui utilise des outils inanimés. Il n’est donc pas
considéré comme un semblable ou « un ami», car il est objectivé par 'usage que la cité fait de son
énergie corporelle. Cependant, il existe une relation possible a I'esclave en tant que sujet, cette relation
n'est pas d’ordre politique, mais elle est impliquée par une égalité de nature. Une intersubjectivité
(relation entre les consciences humaines) est donc possible sur la base du partage de la méme
humanité.

’%i.nmmvz@“@“



Corrigé du c)

La preuve établit une vérité de maniere irréfutable, quand I'exemple illustre un cas dans lequel une
thése est vérifiée. La thése d’'Aristote est que la justice ne peut naitre que d’un élément commun entre
le gouverné et le gouvernant, et par suite 'amitié devient possible. Or I'artisan n’a rien de commun avec
son outil, car il est animé et I'outil ne I'est pas. Cet argument de la différence de nature entre l'artisan
et I'outil prouve donc qu’il n’y a pas de rapport de communauté, et par voie de conséquence de justice,
entre l'artisan et I'outil. Par contre, I'esclave est de la méme nature que son maitre (il est membre de
’lhumanité) et donc l'usage utilitaire que son maitre en fait n’est qu’un exemple de la relation qui les
relie. Cet exemple ne prouve rien, mais ne fait qu’illustrer un mode de relation possible a I'esclave,
d’ailleurs Aristote reconnait qu’il peut exister un rapport de justice entre le maitre en tant qu’homme et
I'esclave en tant qu’homme.

Corrigé du d)

Selon Aristote, I'égalité des ages et des conditions, sont propices aux mémes sentiments et a I'identité
des caractéres. Cette psychologie semble relever du domaine privé, de méme que I'amitié semble étre
un choix personnel relevant de notre vie privée. Mais dans I'’Antiquité grecque, et tout particulierement
dans les écrits moraux et politiques d’Aristote, I'amitié est une vertu publique et civile. La logique
déployée repose sur I'idée que I'amitié fraternelle est nécessaire pour créer des conditions d’égalité et
de vertu permettant I'organisation d’'un systéme politique au sein duquel les gouvernants et les
gouvernés alternent. La communauté ainsi créée ne parvient a la justice que parce qu’elle repose sur
I'amitié de tous les membres. La tyrannie étant un régime sans égalité, il est un régime sans justice.
Etant sans justice, il est sans amitié. Etant sans amitié, il privilégie la volonté privée d’'un homme (le
tyran) contre I'intérét public. On comprend donc qu’a l'inverse dans une démocratie, les citoyens
partagent fraternellement I'amitié du bien public.

’°uei.,.m|,'.v=@“@°



