
PHILOSOPHIE

CHAPITRE 17



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 17 : Le bonheur 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
18 

Corrigé de la question sur le texte 
Rousseau distingue dans ce texte « contentement » et « bonheur » sous deux aspects : 

- Le bonheur est « permanent », et c’est ce qui le rend presque impossible à obtenir « pour cette 
vie » (l.5) ; le contentement est passager, donc conforme à l’existence humaine, puisque tout 
« change autour de nous » (l.3) et que « nous changeons nous-mêmes » (l.3). 

- Le bonheur d’un individu, s’il est possible, n’a nul signe extérieur qui permettrait aux autres de 
le reconnaître. Le contentement au contraire « se lit dans les yeux, dans le maintien, dans 
l’accent, dans la démarche » (l.12-13) et est ainsi, on l’a vu, communicatif. 

 
Corrigé des exercices (p. 406-407)  
 
Méthode : identifier la thèse centrale d’un texte 
La pertinence d’un élève est essentiellement liée à sa capacité à déployer, dans le cadre de l’explication 
de texte, une lecture de qualité. Or, identifier la thèse centrale d’un texte et la distinguer des thèses 
secondaires ou des propos liminaires est un point essentiel. 
 
Corrigé de l'exercice 1 
 
Corrigé du a) 
Les passages qui décrivent l’être humain avant la satisfaction de son désir sont les suivants : 

- « Tant qu’on désire on peut se passer d’être heureux ; on s’attend à le devenir : si le bonheur 
ne vient point, l’espoir se prolonge, et le charme de l’illusion dure autant que la passion qui le 
cause. Ainsi cet état se suffit à lui-même, et l’inquiétude qu’il donne est une sorte de jouissance 
qui supplée à la réalité, qui vaut mieux peut-être. » (l.1-5) 

- « l’on n’est heureux qu’avant d’être heureux. » (l.6-7) 
- « l’homme, avide et borné, fait pour tout vouloir et peu obtenir, a reçu du ciel une force 

consolante qui rapproche de lui tout ce qu’il désire, qui le soumet à son imagination, qui le lui 
rend présent et sensible, qui le lui livre en quelque sorte, et, pour lui rendre cette imaginaire 
propriété plus douce, le modifie au gré de sa passion. » (l.7-11) 

- « Le pays des chimères est en ce monde le seul digne d’être habité ; et tel est le néant des 
choses humaines, qu’hors l’Être existant par lui-même, il n’y a rien de beau que ce qui n’est 
pas. » (l.14-16) 

Les passages qui décrivent l’être humain après la satisfaction de son désir sont les suivants : 
- « Malheur à qui n’a plus rien à désirer ! Il perd, pour ainsi dire, tout ce qu’il possède. » (l.5-6) 
- « Mais tout ce prestige disparaît devant l’objet même ; rien n’embellit plus cet objet aux yeux 

du possesseur ; on ne se figure point ce qu’on voit ; l’imagination ne pare plus rien de ce qu’on 
possède ; l’illusion cesse où commence la jouissance. » (l.11-14) 

 
Corrigé du b) 
C’est dans la première situation, avant la satisfaction du désir, que l’être humain est le plus heureux 
selon Rousseau. 
 
Corrigé du c) 
La thèse centrale de ce texte est la suivante : pour être heureux, mieux vaut ne pas satisfaire ses désirs, 
être portés par eux, jouir de leur satisfaction imaginaire, que de les satisfaire réellement, en être 
inévitablement déçu, et se sentir comme vide. 
 
Corrigé de l’exercice 2 
 
Corrigé du a) 
L’erreur souvent commise à propos du bonheur consiste à croire qu’une vie est d’autant plus heureuse 
qu’elle est composée de plaisirs. 
 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 17 : Le bonheur 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
19 

Corrigé du b) 
Au contraire, Schopenhauer pense qu’une vie est d’autant plus heureuse qu’elle est composée de 
moins de souffrance (et d’ennui). Car le plaisir est « négatif » : c’est lorsqu’il s’est éteint que l’on prend 
vraiment conscience de sa réalité. La souffrance est au contraire « positive » : sa présence suffit à ce 
qu’on en prenne conscience. 
 
Corrigé du c) 
Schopenhauer donne deux conseils : premièrement, ne jamais « acheter » un plaisir au prix d’une 
souffrance, car ce serait acheter un plaisir chimérique avec une souffrance réelle ; deuxièmement, il 
est symétriquement avantageux de renoncer à un plaisir si cela permet d’éviter une douleur. 
 
Corrigé du d) 
Le repère idéal / réel doit ici être utilisé avec prudence. Schopenhauer distingue dans ce texte le 
chimérique et le réel (l.10). Ce qui est réel, « positif », c’est la souffrance. Le plaisir est chimérique et « 
négatif » non pas au sens où il serait irréel, mais au sens où il se remarque que par son absence (une 
fois qu’il a disparu). 
 
Corrigé du e) 
La thèse centrale de ce texte est la suivante : pour être heureux autant que l’être humain peut l’être 
(c’est-à-dire assez peu), il faut renoncer à vouloir une vie remplie de plaisirs (surtout s’il faut les payer 
de souffrances), mais se contenter d’une vie autant que possible sans souffrance (et sans ennui), quitte 
à ce qu’elle soit dépourvue de plaisirs, car la souffrance, contrairement au plaisir, est réelle et 
directement ressentie. 
 
Corrigé de l’exercice 3 
 
Corrigé du a) 
Le constat initial de ce texte est le suivant : les êtres humains ne pensent presque jamais au présent, 
presque toujours au passé et au futur. Et s’ils pensent au présent, c’est seulement comme moyen, pour 
préparer le futur. 
 
Corrigé du b) 
Ce constat n’est pas la thèse centrale du texte, car si l’on s’y tenait, l’enjeu serait minime. Or il est 
important par ses conséquences sur le bonheur des êtres humains. 
 
Corrigé du c) 
La thèse centrale de ce texte est la suivante : les hommes ne sont pas heureux car au lieu de penser 
à leur présent et à le remplir de bonheur, ils diffèrent sans cesse ce bonheur en pensant continuellement 
au futur (ou au passé). 
  
Corrigé de l’exercice 4 
 
Corrigé du a) 
Sénèque nous met en garde contre une conception « matérialiste », au sens non doctrinal du terme, 
du bonheur, c’est-à-dire une conception qui ferait consister le bonheur dans la possession des biens 
matériels. Son argument est fondé sur l’idée selon laquelle faire dépendre son bonheur des biens 
matériels, c’est leur être asservi au sens où l’on serait alors à la merci de la Fortune qui peut nous 
retirer ses biens comme elle nous les a octroyés. Ce serait donc faire reposer notre bonheur sur ce qui 
ne dépend pas de nous. 
 
 
Corrigé du b) 
Sénèque anticipe une objection qui caricature et même dénature sa position. Cette objection consiste 
à dénoncer l'absurdité d’un refus d’un usage des biens matériels, que ce soit pour leur utilité ou le plaisir 
qu’ils peuvent apporter. Sénèque répond qu’il ne s’agit pas de se passer des biens, que ce soit pour 
leur utilité ou le plaisir que l’on peut en retirer, mais de ne pas dépendre de ces biens pour être heureux, 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 17 : Le bonheur 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
20 

car nous perdrions alors la maîtrise de notre bonheur. L’usage des biens matériels est agréable et 
parfois nécessaire, mais ces biens doivent dépendre de nous, et non nous d’eux. 
Cette prolepse montre que le stoïcisme n’est pas un ascétisme rigoriste. 
 
Corrigé du c) 
La Fortune, c’est-à-dire le hasard, a une importance dans notre bonheur qui, sans être nulle, est 
négligeable. La Fortune provoque les événements de nos vies que nous pourrons transformer en biens 
ou en maux. Il ne dépend pas de nous que ces événements arrivent ou non, mais il dépend de nous 
d’en faire ou non des biens, ou du moins de ne pas en faire des maux. La Fortune peut me faire souffrir 
par une maladie, mais il dépend de moi de ne pas faire de cette souffrance un mal, c’est-à-dire 
l’occasion de mon malheur, car il dépend de moi, et plus précisément de mon âme, de mépriser la 
souffrance. Le texte 2 de Descartes est ici un complément intéressant de la pensée de Sénèque. 
 
Corrigé du d) 
Les première lignes du texte distingue deux sortes de joies : celle qui vient de l’extérieur, des choses 
matérielles notamment (joie fragile et éphémère), et celle qui vient de nous-mêmes, de notre âme, qui 
est au contraire solide et durable, précisément parce qu’elle dépend de nous. Mais le texte va plus loin, 
en précisant le rôle de la Fortune, du hasard, moins grand pour notre bonheur qu’on ne le croit 
d’ordinaire (et que ne le suggère l’étymologie du mot « bonheur »). 
 
Corrigé du e) 
La thèse centrale de ce texte est la suivante : notre bonheur dépend en fin de compte entièrement de 
nous-mêmes si nous savons utiliser les biens matériels sans dépendre d’eux. En effet, si les 
évènements que nous subissons ne dépendent pas de nous mais de la Fortune, il dépend entièrement 
de nous, c’est-à-dire de notre âme, de ne pas être affecté par ces événements et ainsi, en quelque 
sorte, de décider d’être heureux. 
 
L’art du détour (p. 408-409) 
 
Intérêt du thème choisi pour l’art du détour 
L’intérêt principal du film est qu’il présente l’errance d’un personnage en quête d’un équilibre. Cette 
ligne narrative permet d’aborder différentes conceptions du bonheur et la difficulté à en stabiliser la 
définition et la réalisation pratique.  
 
Pistes de réponses aux questions 
  
Faut-il se couper du monde et des hommes pour trouver la paix intérieure ?  
Le bouddhisme n’est pas la seule doctrine ayant prôné le retrait du monde dans le but de se rapprocher 
d’un idéal dont la vie en société nous éloignerait. On le trouve notamment dans le christianisme, avec 
la vie monacale et, plus encore, avec l’érémitisme et ses quelques grandes figures (par exemple, Saint-
Antoine et sa fameuse « tentation »), ou encore les « reclus » (et plus souvent les « recluses »). Le 
bouddhisme recommande également parfois cette pratique. Mais de quelle « paix intérieure » parle-t-
on ici ? Et en quoi la vie en société nous en éloignerait-elle ? Dans l’Enquête sur les principes de la 
morale (section IX), Hume dénonce les fausses « vertus monacales », parmi lesquelles figure « la 
solitude », et d’autres qui en découlent (comme « le silence » ou « le célibat »), et les range même 
dans la catégorie des « vices », puisqu’elles ne sont en aucun cas capables de rendre service à la 
société, ni même à leur possesseur, et qu’elles « ne servent aucune sorte de fin ». Sans forcément 
aller jusqu’à une telle condamnation, on peut néanmoins se demander quelle forme de moralité est 
possible dans la solitude complète, et quel sens peut alors avoir l’existence humaine. 
 
S’empêcher de désirer, est-ce la voie de la sagesse ?  
Répondre positivement serait condamner le désir sous toutes ses formes. Mais qu’y a-t-il de commun 
entre le désir d’un bon repas et le désir d’être utile aux autres ? En quoi renoncer à ce dernier (voire au 
premier) pourrait-il être « sage » ? Ne répondent-ils pas tous deux à la définition générale du désir, au 


