
PHILOSOPHIE

CHAPITRE 4



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 4 : La raison 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
22 

n’est plus le contenu du « commandement » – ou de l’impératif dirait Kant – mais le fait qu’il y ait un 
commandement et donc un abandon possible de la raison à ce qui la commande. 
Rousseau rappelle que cet abandon n’est que folie d’une raison qui a manifestement perdu son chemin. 
Si chaque « associé » peut bien vouloir sa propre « aliénation totale » à « toute la communauté », c’est 
parce que cette aliénation ne se fait pas sans condition. La communauté – le « corps moral et collectif » 
– n’existe pas tant que cette aliénation n’a pas été faite par tous et de la même façon : « tout entier », 
« sans réserve », « à personne ». Si ces conditions sont réunies, l’acte d’aliénation devient alors aussi 
un « acte d’association » et « on gagne l’équivalent de tout ce qu’on perd » : mieux garanti car la 
« personne particulière » devient « personne publique », jamais non plus complètement passive – 
comme le craint Arendt – puisque derrière les « sujets » ou les « citoyens » se trouvent toujours les 
mêmes associés « participants à l’autorité souveraine ». 
2- À l’évidence, Arendt ne partage pas l’optimisme de Rousseau quant au désir des hommes de 
participer à la res publica. Si elle fait bien de l’engagement de chacun la condition d’existence de tout 
espace public, et par extension, de toute démocratie en tant que lieu d’un dialogue entre sujets 
rationnels, elle reste beaucoup plus prudente sur les motivations réelles de chaque sujet décidant de 
s’aliéner et sur les raisons même de l’aliénation proposée par les institutions. L’aliénation rousseauiste 
repose sur un exercice continu de la raison, alternativement active dans la production des principes 
susceptibles de la diriger et obéissant à ce qu’elle décide de s’imposer librement ; cette aliénation reste 
donc raisonnable. À l’inverse, pour Arendt, en obéissant aux « règles » pour de mauvaises raisons, la 
raison devient paresseuse et apprend à aimer sa propre paresse ; non seulement elle fait un choix 
déraisonnable, mais elle perd sa capacité même à le (re) devenir un jour en s’étant déshabituée à 
produire des « décisions » à chaque fois nécessairement particulières quand des « règles » permettent 
de s’épargner cette peine avec l’assentiment de tous. 
 

Corrigé des exercices (p. 104-105) 
 

Méthode : Expliquer en reformulant 

Qu’il s’agisse de l’épreuve texte ou de la dissertation, on attend d’un élève qu’il fasse plus qu’exposer 
une doctrine ou un fait ; on lui demande de reformuler ce qu’il a appris dans les mots qui sont les siens 
et selon l’inflexion donnée par telle question posée ; on souhaite pouvoir observer en lui la façon dont 
il fera de tel exemple, de telle prétendue anecdote, l’occasion de penser. Pour cela, il faut qu’un élève 
apprenne à convoquer certaines opérations. Expliquer en est une. Elle passe par un travail de 
reformulation, c'est-à-dire, de déplacement d’une forme vers une autre. Le but, pour la pensée, est 
alors d’accroître l’intelligibilité de l’objet sur lequel elle se porte. Ce faisant, la raison prend également 
conscience de ses propres procédés et s’exerce d’autant mieux. Si on peut apprendre à raisonner avec 
méthode – par exemple en apprenant à « expliquer en reformulant » – la méthode n’est pas pour autant 
une méthodologie, un catalogue de recettes. La pensée ne se mécanise pas, mais elle n’est pas non 
plus un secret à garder.  

 
Corrigé de l'exercice 1 

 

Corrigé du a) 
- Ce texte répond à l’objectif de toute explication : il déplie les implications d’une idée 

communément acceptée – le désir est irrationnel – afin de montrer au lecteur qu’elle repose 
sur une série de confusions dans l’emploi du terme rationnel ou de son antonyme, conduisant 
finalement à l’incompréhension de ce que fait réellement la morale en condamnant le désir.  

- Pour répondre à ces difficultés identifiées, Russell explique le terme rationnel par son antonyme 
et fait jouer les différentes articulations offertes par cette redéfinition afin de montrer les limites 
des associations faites spontanément par l’opinion commune. L’hypothèse finale permet de 
montrer que la morale recouvre en fait elle-même un désir. Puisque la morale n’est pas 
absurde, « sans raison », elle se contredit sans doute elle-même en dénonçant l’irrationalité du 
désir, paradoxalement. 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 4 : La raison 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
23 

- Ces opérations se tiennent car elles s’appellent mutuellement. Pas de renversement possible 
de l’opinion commune en fin de texte si l’hypothèse d’une forme de raison inaperçue derrière 
tout désir ne peut pas être d’abord défendue. Pour cela, il faut que Russell montre que 
l’association entre désir et irrationalité repose sur une erreur dans la définition même du terme 
« irrationnel », confondu avec le fait d’être « sans raison ». Ce qui permet, en creux, de poser 
une définition de la raison que le texte pourra réinvestir en proposant « une raison » à toute 
morale. Pas d’exclusion mutuelle du désir et de la raison ; au contraire, la morale « incorpore 
le désir de ceux qui les prônent ». 

 

Corrigé du b) 
« Nos désirs sont en réalité d’ordre plus général et moins purement égoïstes que bien des moralistes 
ne l’imaginent ; s’il n’en était pas ainsi, aucune morale théorique ne rendrait le progrès moral possible ». 
La conclusion du texte, donnée dans la dernière phrase, peut paraître un peu dense. On peut chercher 
à la mettre en relation avec les éléments d’explication précédents afin de la rendre plus 
compréhensible. Russell pratique un renversement de perspective à partir d’une hypothèse que les 
explications précédentes ont contribué à justifier : « en réalité », les « moralistes » mènent un combat 
contre le désir qui n’a pas de raison d’être ; la déraison n’est donc pas du côté que l’on croit, ni la raison 
non plus. En fait, le désir est déjà en partie moral et c’est justement ce que les moralistes qui le 
condamnent supposent sans le savoir : sans cette hypothèse, aucune raison de croire en la possibilité 
même d’un progrès moral car « aucune morale théorique » ne suffit à faire aimer le bien s’il n’est pas 
déjà d’abord désiré. Contre la croyance en « l’objectivité des valeurs » morales, Russell propose de 
croire en leur subjectivité, c’est-à-dire en la capacité de chaque sujet de désirer le bonheur de 
l’humanité, plutôt que d’y être porté par la raison abstraite. Ce qui semble raisonnable, même si 
irrationnel au sens de l’opinion commune. 

 
Corrigé de l'exercice 2 

 

Corrigé du a) 

Il s’agit d’un aphorisme. La forme extrêmement ramassée de cette thèse appelle évidemment une 
explication. La suite du texte consistera à déplier méthodiquement cette première phrase, mobilisant 
différentes stratégies. D’abord en proposant en déplacement, grâce à un rapprochement entre attitude 
intellectuelle et comportement physique, afin de faire surgir les enjeux de sa thèse (activité contre 
passivité). Puis en restituant l’objet du non, initialement passé sous silence, mais qui va motiver une 
distinction fondamentale (objet apparent, objet réel), ainsi qu’une réarticulation nécessaire (ce qui se 
présente comme le plus visible est sans doute aussi le moins important, derrière tout combat apparent 
s'en cache un autre que l’on refuse de mener). Afin de tester la validité de cette hypothèse et son 
pouvoir explicatif, Alain reprend chacun des exemples rapidement évoqués et montre en quoi les 
combats scientifiques, politiques ou religieux s’en trouvent éclairés. La conclusion pose la 
responsabilité de chaque pensée face aux esclavages qu’elle combat – en vain si elle ne sait pas quoi 
combattre, en elle : la tentation de croire qu’on peut s’arrêter de penser parce qu’on a pensé, un jour. 
Cette stratégie argumentative vise à provoquer et maintenir l’attention du lecteur en préparant une série 
de renversements. Se souvenir qu’Alain était professeur et journaliste. 

 

Corrigé du b) 
- Après avoir dénoncé « l'apparence » des combats extérieurs menés contre les autres, Alain 

explique en quoi consiste le véritable combat, intérieur. 
- Une lecture rapide pourrait faire penser à une simple répétition de la même idée. C’est sans 

doute ce que beaucoup d’élèves croiront. Mais chaque reformulation apporte une nuance 
supplémentaire et l’ensemble constitue une progression dans la façon dont la pensée se pose 
elle-même. 

- Rupture avec le « oui » qui se contente d’un bonheur facile, séparation d’avec la forme initiale 
et nécessairement naïve de toute pensée, combat contre les dangers et pièges jusque-là 
inaperçus de cette pensée encore étrangère à elle-même. Il faut une rupture initiale pour que 
débute une séparation puis un combat contre soi. Elle passe sans doute par l’étonnement – et 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 4 : La raison 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
24 

elle sera sans cesse à renouveler, comme lui. Le combat contre soi est sans cesse à refaire. 
 

Corrigé du c) 

Alain veut montrer que nous nous trompons souvent de combat. Derrière ceux qui nous sont livrés 
officiellement et qui occupent le monde du fait de leur médiatisation, s’en cachent souvent d’autres, 
plus réels, mais inaperçus. L’autre passage qui correspond à cette idée est « Réfléchir, c’est nier ce 
que l’on croit. Qui croit ne sait même plus ce qu’il croit. » Il s’agit d’aller chercher « derrière », derrière 
la croyance et les opinions, ce qui reste caché, donc ce qu’il faut connaître. Cette volonté de dévoiler, 
d’enlever le voile de l’opinion, est le propre de la réflexion, du combat philosophique. 

 

Corrigé du d) 

Ne pas mener de combat contre soi, se contenter de ce que l’on a pensé et le poser comme un acquis 
définitif de la pensée plutôt que de le repenser, conduit à ne plus penser du tout. 

 

Corrigé du e) 

 
Corrigé de l'exercice 3 

 

Corrigé du a) 
Quand Aristote convoque « les phénomènes de la Lune, ceux du Soleil et des Étoiles, enfin la genèse 
de l’Univers », il suite une double progression : physique et intellectuelle. Il part de ce qui est 
physiquement le plus accessible pour aller vers ce qui est le plus éloigné, mais aussi, il va de ce qui 
est le plus simple à saisir intellectuellement pour aller vers ce qui est le plus complexe à comprendre 
par la raison. Le plus apparent et le plus immédiatement saisi n’est pas nécessairement le plus 
important. On termine par le commencement car ce qui est le plus simple et le moins composé – la 
genèse – est peut-être aussi ce qui suppose le travail le plus subtile de la raison. 
 

Corrigé du b) 
En poursuivant « le savoir en vue de la seule connaissance et non pour une fin utilitaire », les 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 4 : La raison 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
25 

philosophes témoignent de leur différence avec les sophistes, dont la savoir est un moyen de conquérir 
le pouvoir et de s’y maintenir, mais plus largement aujourd’hui, avec ce qu’on appellerait les sciences 
appliquées. La philosophie s'apparente à une recherche fondamentale, où le savoir est à lui-même sa 
propre finalité, ce qui lui permet d’être aussi ce à partir de quoi il sera possible de juger de la valeur des 
autres savoirs ou activités puisque ses intérêts n’entrent pas en conflit avec eux. Nietzsche critiquera 
cette posture avantageuse mais en partie naïve, voire – selon lui – radicalement malhonnête. 
 

Corrigé du c) 
En tant que substantif, « l’étonnement » désigne un état, passager ou durable, produit par la rencontre 
d’un fait ou d’une idée inattendue car entrant en contradiction avec ce que prédisait un système de 
croyances ou de certitudes. L'étonnement apparaît alors comme la conséquence d’autre chose – par 
exemple d’une chose qui aurait la capacité de m’étonner ; il est donc subi et la grammaire fait très bien 
en faisant de « moi » un complément d’objet. Or Aristote précise plus loin que « s’étonner, c’est 
reconnaître sa propre ignorance » : le passage au verbe fait de l’étonnement le fruit d’une activité de la 
part de celui qui s’étonne ; loin d’être subi, il est produit par le regard nouveau que je porte sur les 
mêmes choses ; par elles-mêmes, elles ne sont pas étonnantes, mais par moi, elles peuvent le devenir 
à chaque instant. 
 

Corrigé de l'exercice 4 

 
La raison, par son activité, produit des liens de différentes façons : juger, c’est lier un prédicat à une 
substance, lui attribuer un mode d’être ou lui reconnaître telle valeur ; comprendre, c’est tenir ensemble 
les parties d’un tout de manière selon des articulations dont on a soi-même éprouvé la solidité ; une loi 
scientifique relie entre elles des observations jusque-là supposées sans rapport et une théorie relie 
entre elles un ensemble de lois. Le raisonnement, au travers de ces différentes opérations, constitue 
alors un enchaînement complexe de liaisons car long et effectué sur différents plans. 
Lorsque Descartes explique les « principes » de sa méthode, il donne les conditions que la raison doit 
respecter afin de garantir la solidité des liens qu’elle produit, de manière à ce qu’ils ne forment plus 
qu’une seule chaîne, ou à un niveau encore supérieur, un enchaînement de « chaînes », par 
emboîtements successifs :  

- partir d’une vérité absolument certaine car non déduite de précédentes ; 
- réduire la complexité du réel que l’on cherche à comprendre à une somme de vérités du même 

type qui pourront être articulées ensuite afin de retrouver la complexité que la raison tente de 
saisir ;  

- suivre l’ordre du réel afin de retrouver les articulations permettant de passer d’une vérité à une 
autre, ou bien à défaut, par extension, du fait de la continuité supposée du réel, supposer un 
ordre de même nature permettant de le faire dans les parties du réel où la raison n’a pas encore 
identifié d’ordre ;  

- finalement, afin de vérifier que rien n’a été perdu de ce que la raison souhaitait comprendre, 
vérifier que la somme des articulations établies par le raisonnement permet de rendre compte 
de la complexité initiale. 

Si ces conditions sont respectées, la raison éprouvera, au terme du raisonnement, la même certitude 
que s’il s’agissait de l’évidence première, la solidité « des longues chaînes de raisons » garantissant la 
communication de ses propriétés aux termes suivants de la chaîne, jusqu’au dernier. 
 

Corrigé de l'exercice 5 

 
On tend à opposer être et paraître, comme si dans ce qui paraît, rien ne nous était révélé sur la nature 
de l’être à partir duquel quelque chose surgit. L’essence d’un être ne se déploie pas dans le temps et 
dans l’espace ; telle est au contraire la caractéristique de l’existence selon Sartre. Dans la mesure où 
on accepte de séparer les deux concepts, il devient alors rationnellement possible de poser que « 
l’existence précède l’essence ». Or la phénoménologie critiquera cette distinction et cette 
opposition : dans la façon même dont m’apparaît telle chose, j’apprends à la fois quelque chose sur 
elle, qui a besoin de paraître, et sur moi-même, à qui elle paraît de telle ou telle façon, suivant la 



 
Livre du professeur - Philosophie Tle - Chapitre 4 : La raison 

 

Document sous licence libre Creative Commons 
 

    
26 

réception que j’en fais. Bachelard ne pense pas autrement qui montre que le « pittoresque » témoigne 
surtout de la façon dont je suis encore fasciné par les particularités du réel et dépendant de ses effets 
sur ma sensibilité. Dans la façon dont un être me paraît et frappe ma raison ou mon imagination, il 
gagne une existence nouvelle, qui ajoute à son être. Paraître devient alors le chemin d’un être vers 
l’existence, toujours à reparcourir, comme le pense Pascal, pour que rien ne soit perdu de ce qui se 
trouve à comprendre dans ce qui s’offre au regard – et donc, à la raison. 

L’art du détour (p. 106-107) 
 

Intérêt du thème choisi pour l’art du détour 

 
Il s’agit de montrer que la représentation du progrès de la raison, en apparence si rationnelle, repose 
en partie aussi sur des principes communs à toutes les religions, s’adosse à un imaginaire puissant et 
suit des mécanismes connus du marketing contemporain tel le storytelling. Le chef d’entreprise Elon 
Musk, à la tête de Tesla et de SpaceX, fournit un exemple intéressant, qui parle aux élèves tout en 
étant souvent clivant. Ses compétences d'ingénieur sont reconnues, sa vision sur le long terme, 
évidente, tout comme son goût du risque, sa démesure ou son sens du spectacle. Le texte de Cournot 
– que l’on peut facilement associer à de nombreux tableaux académiques représentant le progrès, tel 
celui de John Gast – fournit de quoi préparer le regard des élèves à une attitude prudente face à ces 
nouveaux – et brillants – « capitaines d’industrie ». 
 

Pistes de réponses aux questions 

 
L'engouement suscité par les produits de cette firme est-il raisonnable ?  

Le marketing évolue en même temps que ceux sur lesquels il est sensé agir ; le consommateur des 
années 2020 demande une raison d’être, que le storytelling des entreprises a pour fonction de théoriser 
et mettre en scène. Tesla propose un sens supplémentaire à tout acte d’achat : contribuer à une 
économie durable en épargnant les ressources non renouvelables. Mais c’est faire oublier que tout acte 
de consommation détruit et que même le recyclage consomme. 
 

Le récit peut-il faire passer pour rationnelles des attentes écologiques et financières qui 

semblent encore irréalisables ? 

Repris du schéma actantiel connu de la littérature, le récit porté par la publicité persuade autant qu’il 
convainc. Il ne peut pas se permettre d’être faux car ces industries technologiques intéressent une 
population souvent instruite. Mais elle devance la science en s’appuyant sur des prédictions risquées 
car invérifiables au moment de leur mobilisation par le discours. Stratégie assumée par le Elon Musk 
qui aime à dire que « le meilleur moyen de mettre fin au scepticisme, c’est de le faire ». 
 

La réalité technique du progrès n’est-elle pas alors remplacée par sa représentation et sa 

valorisation culturelle ? 

Comme le rappelle Cournot, le progrès est une idée capable de mobiliser les foules et les savants car 

elle « soulève les âmes ». Sa force tient plus alors à tout ce que nos facultés de représentation y ont 

ajouté qu’à ce que recouvre sa réalité immédiate. Paradoxalement, en mobilisant effectivement notre 

volonté, la foi dans le progrès contribue à créer les conditions de sa propre réalisation et se donne des 

raisons de continuer à croire, et même plus fort encore, en sa propre réalité. En devenant un mythe 

pour nos contemporains, le progrès n’en devient alors que plus réel. 

 

La raison peut-elle renoncer à tout recul critique quand elle entre en concurrence avec le désir 

et la fascination ? 

Raison, désir et fascination n’utilisent pas les mêmes leviers pour produire leurs effets, mais ils agissent 

parfois sur les mêmes plans et se retrouvent parfois, de fait, en concurrence. La raison tente en vain 

de saisir un désir irréductible aux grandes catégories auxquelles elle cherche à le soumettre – elle se 


